N/
O cairn

CHERCHER, REPERER, AVANCER

PENSER LE SECULARISME
Talal Asad, traduit par Mohamed Amer Meziane

Association Multitudes | « Multitudes »

2015/2 n° 59 | pages 69 a 82
ISSN 0292-0107

https://www.cairn.info/revue-multitudes-2015-2-page-69.htm

Talal Asad, « Penser le sécularisme », Multitudes 2015/2 (n° 59), p. 69-82.
DOI 10.3917/mult.059.0069

Distribution électronique Cairn.info pour Association Multitudes.
© Association Multitudes. Tous droits réservés pour tous pays.

La reproduction ou représentation de cet article, notamment par photocopie, n'est autorisée que dans les
limites des conditions générales d'utilisation du site ou, le cas échéant, des conditions générales de la
licence souscrite par votre établissement. Toute autre reproduction ou représentation, en tout ou partie,
sous quelque forme et de quelque maniere que ce soit, est interdite sauf accord préalable et écrit de
I'éditeur, en dehors des cas prévus par la législation en vigueur en France. Il est précisé que son stockage
dans une base de données est également interdit.


https://www.cairn.info/revue-multitudes-2015-2-page-69.htm
http://www.tcpdf.org

Penser le sécularisme
Talal Asad

Qu’est-ce que le sécularisme?

Quel lien existe-t-il entre la catégorie épistémique du séculier et le sécularisme comme doc-
trine politique'? Peuvent-ils faire I'objet d'une enquéte anthropologique? A quoi pourrait
ressembler une anthropologie du sécularisme’?

La prépondérance actuelle des mouvements religieux dans le monde et le torrent
de commentaires qu’en ont fait les universitaires et les journalistes a rendu évident un fait:
que la religion n’était en aucune fagon en train de disparaitre du monde moderne. Le « retour
de la religion » a été accueilli par beaucoup comme un moyen de suppléer au manque de ce
qu’ils considerent comme une dimension morale nécessaire aux politiques séculieres et aux
probléemes environnementaux. Elle a été considérée avec inquiétude par d’autres comme un
symptome de la recrudescence de lirrationalité et de I'intolérance dans la vie quotidienne.
La question du sécularisme a émergé comme un objet d’argumentations académiques et de
débats pratiques. Si rien n’y fait objet de consensus, c’est qu'un récit spontané du progres du
religieux vers le séculier n’est plus acceptable. Mais doit-on en conclure que le sécularisme ne
soit pas universellement valable?

1 Ce texte est la traduction de I'introduction de 'ouvrage Formations of the Secular: Christianity, Islam, modernity,
Standford, Standford University Press, 2003. Cet ouvrage se situe a la croisée des études post-coloniales et de I'anthro-
pologie. Il a eu un impact retentissant dans le monde académique de langue anglaise. Le texte que nous publions a
été rédigé a la suite du 11 septembre 2001. Le coeur de 'argument d’Asad est d’affirmer que la laicité ne se définit pas
seulement par le principe de séparation du politique et du religieux mais comme un processus de redéfinition de
ce quest censé étre la «religion». Ce texte développe une theése qui a fait I'objet d’un livre précédent, Genealogies of
Religion, dans lequel Asad affirmait que le concept de «religion » et la tentative de définir le religieux étaient autant de
constructions coloniales datant de I'age classique. Il tente de montrer que cette tentative de définiton se situe derriére
ce que nous nommons sécularisation. N.d.T.

2 Nous avons choisi de traduire «secularism» par sécularisme et non par «laicité», «the secular» par «le séculier» et
non par «le laic». Une telle traduction aurait restreint le sens de ces concepts et la portée des arguments formulés. Le
concept de sécularité renvoie, chez Asad, a une forme de vie. Le séculier désigne un type de subjectivité, un ensemble
d’attitudes et de sensibilités censées étre modernes. Le sécularisme ne fait 'objet d’une anthropologie que parce qu’il ren-
voie a une idéologie, une vision du monde qui correspond a ces modes de vie, et non a un dispositif strictement juridique
tel que la laicité. Cette idéologie associe la religion a 'oppression ou a une menace et proclame sa privatisation. N.d. T.

69



Multitudes 59

Le sécularisme comme doctrine politique est apparu dans 'Euro-Amérique. Il
est aisé de le penser comme P'exigence de la séparation des institutions séculieres du gou-
vernement et de la religion, mais il ne s’y réduit pas. Présentés abstraitement, des exemples
de cette séparation peuvent étre trouvés dans la chrétienté médiévale ou dans les empires
islamiques et sans aucun doute ailleurs également. Ce qui caractérise le « sécularisme »
réside dans le fait qu’il présuppose de nouveaux concepts de la «religion », de '« éthique »
et de la « politique », et de nouveaux impératifs associés a eux. Nombre de personnes ont
pris conscience de cette nouveauté et y ont réagi de différentes manieres. Ainsi, les oppo-
sants au sécularisme au Moyen-Orient et ailleurs I'ont rejeté comme étant spécifique a
I’Occident, lorsque ses avocats ont soutenu que son origine particuliere ne diminuait pas
sa pertinence actuelle a ’échelle mondiale. I’éminent philosophe Charles Taylor fait partie
de ceux qui affirment qu’en dépit du fait que le sécularisme ait émergé en réponse aux pro-
blemes de la société chrétienne occidentale dans les débuts de la modernité — a commencer
par les guerres de religions dévastatrices — il est néanmoins applicable a toutes les sociétés
non-chrétiennes qui sont devenues modernes. Cet argument élégant et séduisant, énoncé
par un philosophe social éminemment influent, requiert 'attention de toute personne qui
s’intéresse a cette question’.

Taylor tient pour acquis le fait que I'émergence du sécularisme soit intimement
liée a apparition de 'Etat-nation moderne et il identifie deux fagons dont le sécularisme I’a
légitimé. Premierement, il y eut la tentative de trouver le plus petit dénominateur commun
parmi les doctrines des sectes religieuses en conflit, et deuxiemement, la tentative de définir
une éthique politique détachée de toute conviction religieuse. C’est ce dernier modele qui est
applicable a travers le monde aujourd’hui mais seulement apres que nous 'ayons adapté a
I'idée rawlsienne du consensus par recoupement qui procede de ’hypothese selon laquelle
il ne peut y avoir aucun fondement universellement accepté, séculier ou religieux, des prin-
cipes politiques acceptés dans une société moderne et hétérogene. Taylor est d’accord avec
Rawls sur le fait que I'éthique politique se trouvera intégrée dans une conception ou une
autre du bien, mais il affirme, contre Rawls, que les conceptions d’arriere-plan et les prin-
cipes politiques de premier plan n’ont pas a étre si reliés les uns aux autres que ne le soutient
ce dernier. Ce modeéle du sécularisme n’est pas seulement séduisant intellectuellement, il est
aussi, selon Taylor, un modele dont I'Etat moderne démocratique ne peut se passer.

Taylor apprécie I'idée de Benedict Anderson selon laquelle la nation moderne
est une « communauté imaginée » parce qu’elle lui permet de souligner deux caractéristiques
de 'imaginaire moderne qui appartiennent a la société moderne. Ces caractéristiques sont;
premierement, le caractere horizontal et immédiatement accessible de la société moderne;
et, deuxiemement, son fondement dans le temps séculier et homogene. L'acces immédiat est
reflété a travers plusieurs développements: I'apparition de la sphere publique (le droit de
tous a participer a des discussions d’ampleur nationale), I'extension du principe du marché

3 Charles Taylor, «Modes of secularism» in Rajeev Bhargava (éd), Secularism and His Critics, Oxford University
Press, Delhi, 1998.

70

0
[}
]
3]
=
=
5
=
=
o
8
=]
o
1]
4]
<
©
(o)}
n
=
P~
—
©
o
o
N
N
7o}
o
E
=
™
)
<
—
N
N~
o
3"
N~
Lo
<t
)
—
'
'
2
Q9
=
=4
e
=
S
=
=)
(a]
'
o
=
£
<
=
(]
o
]
=]
=4
)
ic
0
o
=
©
1=
o]
@
©
-
-
=
9]
g
=]
5]
o
(@]




Décoloniser la laicité ?

(tout contrat est passé entre des égaux légaux), et 'émergence de la citoyenneté (fondé sur le
principe de 'individualisme). Outre I'idée d’une société accessible immédiatement, le temps
homogene est un prérequis pour imaginer la totalité des vies individuelles qui comprennent
une communauté (nationale) dans laquelle il n’y a pas de personnes ou d’événements privi-
1égiés, et par conséquent aucune intercession. Cela rend les sources de la légitimité politique
dans I’Etat moderne, immédiatement accessible et temporellement homogene, radicalement
différentes des sources de légitimation d’un Etat médiatisé, temporellement et politique-
ment, par la tradition. « Les despotismes traditionnels pouvaient seulement exiger du peuple
qu’il demeure passif et obéisse aux lois », écrit Taylor. « Une démocratie, antique ou moderne,
doit lui demander davantage. Elle requiert de ses membres une motivation a faire les contri-
butions nécessaires: pécuniaire (a travers les taxes), de sang parfois (dans la guerre), et tou-
jours un certain degré de participation dans le processus de gouvernance. Une société libre
doit substituer un certain degré d’auto-détermination a la contrainte despotique. Lorsque
cela échoue, le systeme est en danger*. »

Cette description est-elle convaincante ? Des doutes peuvent étre formulés a
cet endroit. Le paiement d’imp06ts et 'engagement dans 'armée ne dépendent-ils pas de la
contrainte de I'Etat plutot que de I'auto-détermination individuelle? « Quelque degré» de
participation dans le gouvernement (par quoi Taylor entend participer aux élections une fois
tous les 3 ou 4 ans) se réfere explicitement a une mesure statistique de 'ensemble de la popu-
lation et non a une mesure de combien est forte la motivation individuelle. Il dépend par
conséquent de la capacité politique avec laquelle des nombres conséquents de personnes sont
maitrisées — impliquant 'organisation et le financement de campagnes électorales — plutot
que d’une éthique de Pautodiscipline individuelle. Je voudrais suggérer que la caractéristique
distinctive de la gouvernance libérale moderne n’est ni la contrainte (force) ni la négociation
(consentement) mais le pouvoir étatique qui utilise I'«autodiscipline » et la « participation »,
la «loi» et ’'«économie», en tant qu’éléments d’une stratégie politique. En dépit de la réfé-
rence a la «démocratie antique ou moderne », qui suggére une comparabilité des situations
politiques, les problemes et les ressources de la société moderne sont totalement différentes
de ceux d’une «polis» grecque. En effet, il est possible de dire que laffirmation de Taylor
concernant la participation n’est pas la fagon dont la plupart des individus des populations
administrées dans un Etat moderne justifient le fait d’étre gouvernés. Elle constitue la fagon
dont les portes paroles idéologiques théorisent la «1égitimité politique ». Si le systéme est en
danger, ce n’est pas en raison d’une absence d’auto-détermination de la part des citoyens.
La plupart des politiciens sont conscients du fait que «le systéme est en danger» lorsque
la population générale cesse de jouir d’une quelconque sensation de prospérité, lorsque le
régime est vu comme étant totalement insensible aux gouvernés et lorsque les appareils de
sécurité étatiques sont grossierement inefficaces. Les techniques de controle et une écono-
mie qui évite de décevoir trop gravement une trop grande partie de la population sont plus
importants que 'autodiscipline a titre de facteur indépendant.

4 Ibid,p. 43.

71



Multitudes 59

Dans les démocraties libérales actuelles, 'on peut faire grand cas de la these selon
laquelle il y a de moins en moins de lien direct entre I'électorat et leurs représentants parlemen-
taires, que ces derniers sont de moins en moins représentatifs des intéréts, des identités et des
aspirations socio-économiques, d’'un électorat culturellement différencié et économiquement
polarisé. Et 'absence d’un reflet immédiat du citoyen dans sa représentation politique n’est
pas compensée par les différentes institutions extra-parlementaires reliées au gouvernement.
Au contraire, 'influence des groupes de pression sur les décisions gouvernementales est tres
souvent bien plus importante quelle ne devrait I’étre au vu de la proportion d’électeurs dont ils
promeuvent directement les intéréts (par exemple, I'Union des fermiers en Grande Bretagne;
AIPAC et le lobby du pétrole aux USA). Les sondages d’opinion, qui contrdlent perpétuellement
les visions collectives fragiles des citoyens, maintiennent le gouvernement informé du sentiment
public entre les élections, et lui permet d’anticiper ou d’influencer 'opinion indépendamment
du mandat électoral. En définitive, les médias de masse, de plus en plus détenus par des conglo-
mérats et coopérants avec I'Etat, déterminent les réactions politiques du public et sa perception
de la stireté et de la menace. En outre et de fagon cruciale, notre société n’est pas une société im-
médiatement accessible’. Il n’existe aucun espace dans lequel tous les citoyens peuvent négocier
librement et également les uns avec les autres. Lexistence de la négociation dans la vie publique
est réservée a des élites telles que des chefs de parti, des administrateurs de la bureaucratie, des
législateurs parlementaires et des chefs d’entreprise. Le citoyen ordinaire ne participe pas au
processus de formulation des options politiques comme le font ces élites — sa participation a des
élections périodiques ne garantit méme pas que les politiques votées seront respectées.

La nation moderne comme communauté imaginée est toujours déterminée a
travers des images construites. Lorsque Taylor affirme que la démocratie moderne doit acqué-
rir une quantité salutaire de sentiment nationaliste®, il fait référence au medium national
—incluant I’éducation nationale — qui a pour fonction de le cultiver. Car les médias ne sont pas
seulement les moyens par le biais desquels les individus imaginent simultanément leur com-
munauté nationale; ils déterminent cette imagination, construisent les sensibilités qui la sous-
tendent’. Lorsque Taylor dit que I'Etat moderne doit faire de la citoyenneté le principe premier
de l'identité, il se réfere a la facon dont il doit transcender les identités différentes construites
sur la classe, le genre, et la religion, remplagant les perspectives conflictuelles par une expé-
rience unificatrice. En un sens important, cette médiation transcendante est le sécularisme. Le
sécularisme n’est pas simplement une réponse intellectuelle a une question concernant une
paix sociale durable et la tolérance. C’est une promulgation par le biais de laquelle un medium
politique (la représentation de la citoyenneté) redéfinit et transcende des pratiques particu-

5 Voir larticle intéressant de Bernard Manin, «Les métamorphoses du gouvernement représentatif» in Principes
du gouvernement représentatif, Paris, Calmann-Lévy, 1995. Publié en tant qu’article en langue anglaise sous le titre
«Metamorphoses of Representative Government » in Econony and Society, vol. 23, n°2, mai 1994.

6 «En d’autres termes, 'Etat moderne démocratique a besoin d’un degré sain de ce que I'on avait coutume de
nommer patriotisme, un sens fort d’identification avec le politique, et une propension de donner de soi pour lui»,
Taylor, art cit, p. 44.

7 Voir Hent De Vries, «In Media Res: Global Religion, Public Spheres, and the Task of Contemporary Comparative
Religious Studies » in Religion and Media, H. de Vries et S. Weber (éds.), Standford University Press, Standford, 2001.

72

=
=
o
ks
(5
o
9]
0
<
©
[}
Yo}
=
P~
=
oe]
=
o
N
=
Lo
o
=
(]
(47]
'
<
==
N
~
(=]
N
~
©
<
(o))
—
'
'
N
=
E
Y
=
=
o
=
2
(a]
'
o
=
=
=
=
@
2
-
=}
54
()
1=}
O
(o)
=
@
-5
(5
\Q
o)
-
=
o
()
S
=]
o
o
a




Décoloniser la laicité ?

lieres et créatrices de différences identitaires qui sont exprimées a travers la classe, le genre et la
religion. Par contraste, le processus de médiation a I'ceuvre dans les sociétés « pré-modernes »
comprend des fagons d’arbitrer des identités locales sans viser une transcendance.

En voila assez pour les questions d’espace dans la société moderne séculiere et
pour absence présumée de hiérarchies et la possibilité supposée de compter sur la solidarité
horizontale. Qu’en est-il du temps? Ici aussi, la réalité est plus complexe que ne le suggere le
modele de Taylor. Le temps homogene des bureaucraties étatiques et des questions de mar-
chés est évidemment décisif pour les calculs de I’économie politique moderne. Il autorise la
vitesse et la direction a étre représentés de facon précise. Mais il y existe d’autres temporalités
—médiates et immédiates, réversibles et irréversibles — par lesquelles les individus vivent dans
une société hétérogene et par lesquelles leurs réponses politiques sont donc constituées.

En bref, le présupposé selon lequel la démocratie libérale conduirait a une so-
ciété immédiatement accessible me semble critiquable. Les formes de médiation caractéris-
tiques de la société moderne different certainement des formes chrétiennes et islamiques
médiévales. Cependant, la simple absence de la «religion» dans la vie publique de I'Etat-na-
tion moderne n’est pas ce qui est en cause dans explication de cette différence. Car, méme
entre les pays modernes et séculiers, le statut de la religion varie. Ainsi, bien quen France
I’Etat hyper-centralisé et ses citoyens soient laics, en Grande Bretagne, 'Etat est lié a I'Eglise
établie et ses habitants sont majoritairement non-religieux, et, en Amérique, la population
est largement religieuse mais I'Etat fédéral est séculier. La «religion » a toujours été publique-
ment présente en Amérique et en Grande Bretagne. Deés lors, méme si les sécularismes de ces
trois pays ont beaucoup en commun, le lien construit par ces imaginaires modernes differe
de maniere significative. La notion de tolérance entre des groupes définis de facon religieuse
est différemment imposée en chacun d’eux. Les représentations de 'appartenance a la nation
et de 'acces a I'Etat au sein des minorités religieuses sont différentes dans les trois pays.

Des lors, qu'apporte 'idée d’un consensus par recoupement au sécularisme?
Charles Taylor affirme que, dans une société religieusement diversifiée, elle permet aux per-
sonnes d’avoir différentes raisons de souscrire a I’éthique laique autonome (méme si ces rai-
sons s’excluent mutuellement). Par exemple, le droit a la vie peut étre justifié par des raisons
séculieres ou religieuses — ces derniéres pouvant appartenir a des traditions différentes. Cela
signifie que les désaccords politiques seront continus, qu’ils ne pourront étre résolus de fagon
autoritaire, et que les résolutions temporaires devront dépendre d'un compromis négocié.
Mais étant donné le fait qu’il y aura des querelles & propos de ce que 'on doit considérer
comme des principes politiques fondamentaux et des justifications secondaires de ceux-ci, com-
ment pourront-elles étre résolues? Taylor répond: par la persuasion et la négociation. Il y a
certainement une impulsion généreuse derriére cette réponse. Cependant, 'Etat-nation n’est
pas un acteur généreux et son droit ne cherche pas a persuader. Considérons ce qui arrive
lorsque les parties d’un litige refusent de faire un compromis concernant ce qui, pour elles,
est une question de principe (un principe qui détermine I’agir et 'étre et non un principe
qui est justifiable par des professions de foi.) Si les citoyens ne sont pas «raisonnés» sur une
question qui est considérée comme importante nationalement par le gouvernement et la

73



Multitudes 59

majorité qui le soutient, la menace d’une action légale (avec la violence qu’elle comporte)
peut étre utilisée. Dans ce cas, la négociation équivaut simplement a ’échange de concessions
inégales dans des situations au sein desquelles le parti le plus faible n’a pas le choix®. Qu’ar-
rive-t-il, demande le citoyen, aux principes d’égalité et de liberté dans 'imaginaire séculier
moderne lorsqu’ils sont sujets aux nécessités de la loi? Il semble alors que méme si I'on peut
choisir son bonheur, on ne peut pas toujours identifier ses malheurs.

Autrement dit: lorsque ’Etat cherche a établir et a défendre des « principes poli-
tiques fondamentaux », lorsque ses tribunaux imposent une distinction particuliere entre des
«principes fondamentaux» et des «justifications secondaires » (parce que la loi agit toujours
par la violence), cela peut ajouter a une désaffection accumulée. Le sécularisme peut-il, des
lors, garantir la paix qu’il a supposément assurée dans les débuts de ’histoire de 'Euro-Amé-
rique, en remplagant la violence des guerres religieuses par la violence des guerres nationales
et coloniales? Le probléeme concernant le sécularisme, saisi en tant que doctrine de la guerre
et de la paix dans le monde, n’est pas le fait qu’il soit européen (et donc étranger a ce qui n’est
pas occidental), mais le fait qu’il soit intimement lié a 'avénement d’un systéme d’Etats-na-
tions capitalistes, mutuellement suspicieux les uns envers les autres et violemment inégaux
en pouvoir et en prospérité, chacun possédant une personnalité collective qui est différem-
ment constituée et donc différemment sécurisée et mise en danger.

Un certain nombre d’historiens ont remarqué une tendance des porte-parole de
la nation américaine a la définir comme «bonne» par opposition a ses ennemis «diaboliques »
intérieurs et extérieurs, tendance qui a tragiquement refait surface depuis la tragédie du 11 sep-
tembre. «C’est un point de vue qui s’enracine dans deux traditions américaines distinctes »,
affirme Eric Foner, historien a I'Université de Columbia. «Les racines religieuses du pays et le
niveau élevé que connait encore la foi religieuse rendent les Américains plus enclins a voir leurs
ennemis pas seulement comme des opposants mais aussi comme diaboliques. La croyance selon
laquelle ’Amérique constitue le dernier et le meilleur espoir de la liberté dans le monde s’y joint.
Ainsi, ceux qui s'opposent a ’Amérique deviennent les ennemis de la liberté’.» La tendance a
accuser le désaccord public de trahison et d’assujettir a la répression légale un certain nombre
de groupes immigrés appartient, selon ces historiens, au méme paradigme. Les historiens en
question ont retracé la persistance de ce modeéle du nationalisme américain (dans lequel la dif-
férence interne, particulierement lorsqu’elle est identifiée comme «étrangere », devient la cible
de l'intolérance) de la fin du XVIII® siecle — c’est-a-dire depuis le moment de la fondation de la
République — jusqu’a aujourd’hui. Cette histoire doit-elle étre comprise en lien avec ses origines
religieuses ? Pourtant, au XX¢ siecle, la rhétorique politique et les mesures répressives ont été diri-
gées contre des opposants séculiers, réels ou imaginaires. Indépendamment de ses racines reli-

8 Lintimidation peut, bien sir, revétir de nombreuses formes. Comme Lord Cromer, consul général et agent du
gouvernement britannique et gouverneur informel de I'Egypte a la fin du XIX¢ siecle, I'affirme, «le conseil pouvait
toujours prendre la substance, si ce n’est la forme, d'un commandement» (cité par Afaf Lufti al-Sayyid, Egypt and
Cromer, John Murray, Londres, 1968, p. 66).

9  Robert E. Worth, «A Nation Defines Itself by Its Evil Ennemies : Truth, Right and the American Way », dans le New
York Times, 24 février 2002.

74

0
[}
]
3]
=
=
5
=
=
o
8
=]
o
1]
4]
<
©
(o)}
n
=
P~
—
©
o
o
N
N
7o}
o
E
=
™
)
<
—
N
N~
o
3"
N~
Lo
<t
)
—
'
'
2
Q9
=
=4
e
=
S
=
=)
(a]
'
o
=
£
<
=
(]
o
]
=]
=4
)
ic
0
o
=
©
1=
o]
@
©
-
-
=
9]
g
=]
5]
o
(@]




Décoloniser la laicité ?

gieuses et de la religiosité contemporaine que les historiens invoquent comme explication de ce
modele, ’Amérique possede — comme I'observe a juste titre Taylor — un modele de constitution
séculier. Mon argument est que, quelle que soit la cause des diverses explosions d’intolérance
dans lhistoire américaine — si compréhensibles puissent-elles étre — elles sont entierement com-
patibles (et en réalité interconnectées) avec le sécularisme d’une société extrémement moderne.
Ainsi, il semble qu’il 'y ait pas eu 'ombre d’un débat public durable au sujet du sens a donner
a la tragédie du 11 Septembre dans un monde dominé par des superpuissances. Les médias se
sont, dans 'ensemble, cantonnés a deux sortes de questions: d’'une part, les exigences de la sécu-
rité nationale et le danger de «la guerre contre le terrorisme » pour les libertés civiques et, d’autre
part, la responsabilité de I'islam comme religion et des peuples arabes dans les actes de terreur.
(Un certain nombre d’articles intelligents sur la tragédie de septembre ont été publiés, mais ils
ne semblent pas avoir affecté le discours intellectuel dominant.) Cette absence de débat public
dans une société libérale démocratique doit étre expliquée par les représentations communes
qui définissent sa personnalité nationale et identifient les discours qui semblent la menacer.

Un autre exemple instructif est I'Inde, un pays qui possede une constitution
séculiere et un nombre impressionnant d’institutions libérales démocratiques qui fonc-
tionnent, peut-étre les plus impressionnantes du tiers-monde. Pourtant, en Inde, les «insur-
rections communautaires» (entre les hindous et les autres minorités — musulmans, chrétiens
et «intouchables») ont fréquemment eu lieu dés 'Indépendance de 1947. Comme Partha
Chaterjee et d’autres 'ont montré, la personnalité de la nation qui est publiquement recon-
nue comme telle est puissamment déterminée par des représentations d’un hindouisme
de caste supérieure reconstitué. Ceux qui ne correspondent pas a cette personnalité sont
inévitablement définis comme des minorités religieuses. Cela a souvent situé les « minorités
religieuses » dans une position défensive'’. Un Etat séculier ne garantit pas la tolérance ; il met
en jeu différentes formes d’ambitions et de peurs. Le droit ne cherche jamais a éliminer la
violence puisque son objet est toujours de réguler la violence.

Religion: une catégorie construite
Si le sécularisme comme doctrine requiert une distinction entre raison privée et principe
public, il exige aussi la circonscription de la «religion» au sein de la raison privée par le
«séculier ». La raison privée n’est pas la méme chose que I’espace privé; c’est le droit a la
différence, l'immunité a ’égard de la puissance de la raison publique. Ainsi les problemes
pratiques et théoriques sont des fagons d’exiger que chacune de ces catégories soient définies.
Quest-ce qui rend un discours ou une action «religieuse » ou «laique » ¢

Un livre intitulé La Bible con¢ue pour étre lue comme de la littérature, publié
en Angleterre avant la seconde guerre mondiale'’, possede un format qui rompt la double
colonne traditionnelle et les vers numérotés et qui, a travers la mise en page moderne et

10 Voir, sur ce point, Partha Chaterjee, « History and the Nationalization of Hinduism », Social Research, vol. 59, n° 1,1992.
11 The Bible Designed to be Read as Literature, édité et arrangé par E. S. Bates, William Heineman, Londres, non daté.

75



Multitudes 59

la typographie, tend a produire I'effet d’un récit continu avec des ruptures occasionnelles
pour des vers de poésie. Comme 'explique I'introduction: «bien qu'une majeure partie de
la Bible soit de la poésie, la poésie est imprimée comme de la prose. La prose, de lautre coté,
au lieu d’étre imprimée de fagon continue, est éclatée a travers de courts « versets », et divisée
arbitrairement en « chapitres ». La Bible contient presque tous les genres littéraires tradition-
nels: la poésie lyrique, dramatique et élégiaque, I'histoire, la fable, le traité philosophique, les
collections de proverbes, des lettres, comme des types d’écriture singuliers qui sont appelés
les livres prophétiques. Pourtant, ils sont tous présentés a 'impression de I'original comme
s’ils avaient la méme forme littéraire» (page VII). Le changement de mise en page facilite
certainement une lecture de la Bible en tant que «littérature ». Mais comme le passage cité
le reconnait implicitement, «littérature» a un sens ambigu — étant a la fois de '«art», «des
textes qui traitent d’un sujet donné », et simplement « des choses imprimées ».

Si la Bible est lue comme de 'art (que ce soit en tant que poésie, mythe ou
philosophie), c’est parce qu'un développement historique complexe de disciplines et de sen-
sibilités I'a rendu possible. D’ou le fait que la protestation de I'introduction selon laquelle
une lecture littéraire n’est pas un dénigrement de son statut sacré («Et en réalité, faire une
division rigide entre le sacré et le séculier est certainement appauvrir les deux») soit en soi
une expression séculiere de la malléabilité du texte. Un athée ne le lira pas comme le ferait un
chrétien. Le texte est-il, dés lors, essentiellement « religieux» parce qu’il a trait a un surnatu-
rel auquel croit le chrétien — qu’il soit un texte révélé par Dieu ou un récit vrai d’inspiration
divine? Ou est-il réellement de la «littérature» parce qu’il peut étre lu par 'athée comme
une ceuvre d’art humaine? Le texte ne serait-il aucune de ces deux choses en soi mais seu-
lement appréhendé a travers une lecture qui est soit religieuse, soit littéraire — ou peut-étre
les deux en méme temps comme pour le chrétien moderne? C’est que, depuis les deux ou
trois derniers siecles, il est devenu possible d’apporter un nouveau concept de littérature au
secours des sensibilités religieuses. Toutefois, a moins que quelqu’un ne décide de la question
de fagon définitive, il ne peut y avoir aucune allégation autorisée de ce qui appartient a la
raison privée et de ce qui appartient & «une éthique politique indépendante de la croyance
religieuse» (une éthique publique dont on dit que 'on y souscrit pour des raisons privées
diverses — qui deviennent pour cette raison un peu plus que des rationalisations).

Je poursuivrais briévement ce point en référence aux descriptions a I'ceuvre dans
nos médias et chez beaucoup de nos intellectuels publics, comme «les racines islamiques de la
violence» — notamment depuis septembre 2001. La religion a longtemps été considérée comme
une source de violence'?, et (pour des raisons idéologiques) I'islam a été représenté dans I'Occi-
dent moderne comme I’étant tout particulierement (indiscipliné, arbitraire, singulierement
oppressif). Les experts de I'«islam », du «monde moderne» et de «philosophie politique » ont

12 «Dans le cas de la Bible, la tradition dominante depuis le Moyen Age a été de la considérer comme un ensemble
de textes dont chacun pouvait étre détaché de son environnement ou utilisé comme autorité divine pour la conduite,
indépendamment des circonstances dans lesquelles il a été écrite et par qui il a été récité; souvent (comme nous le

savons) avec des conséquences désastreuses. Les textes ont été érigés en idoles, plus cruelles que jamais et vénérées
comme idolatres sauvages. », ibid, p. VIII.

76

0
[}
]
3]
=
=
5
=
=
o
8
=]
o
1]
4]
<
©
(o)}
n
=
P~
—
©
o
o
N
N
7o}
o
E
=
™
)
<
—
N
N~
o
3"
N~
Lo
<t
)
—
'
'
2
Q9
=
=4
e
=
S
=
=)
(a]
'
o
=
£
<
=
(]
o
]
=]
=4
)
ic
0
o
=
©
1=
o]
@
©
-
-
=
9]
g
=]
5]
o
(@]




Décoloniser la laicité ?

encore donné des legons au monde musulman en raison de son incapacité a embrasser le sécu-
larisme, a entrer dans la modernité et a rompre le lien avec ses racines violentes. Un peu de
réflexion montrerait que la violence n’a pas besoin d’étre justifiée par le Coran ou par aucun
autre texte. Lorsque le général Ali Haidar de Syrie, sous les ordres du président laic Hafez al-
Assad, a massacré 30 000 a 40 000 civils dans la ville rebelle de Hama en 1982, il n’a pas invoqué
le Coran — ni Saddam Hussein lorsqu’il gaza des milliers de Kurdes et massacra la population
chiite du Sud de I'Irak. Ariel Sharon et ses assassinats indiscriminés, ses actes de terreur sur
les civils palestiniens n’ont pas invoqué, jusqu’a preuve du contraire, des passages de la Torah
comme la destruction de toute chose vivante a Jéricho par Joshua'. Aucun autre gouvernement
(et groupe rebelle), qu’il soit occidental ou non, n’a eu besoin de justifier son usage généralisé
de la cruauté a P'encontre de civils en appelant a 'autorité des écritures sacrées. Il est possible
qu’ils le fassent dans certains cas car cela leur semble juste — ou bien opportun. Mais cela est tres
différent que de dire qu’ils y sont contraints. Lon doit rappeler le fait banal que d’innombrables
musulmans, juifs et chrétiens pieux lisent leurs écritures sans étre saisi du besoin de tuer des
infideles. Mon argument est simplement que la facon dont les gens entrent en lien avec des
textes aussi complexes et multiples, les traduisant, montrant leur importance, est une chose
complexe qui implique des disciplines et des traditions de lecture, des coutumes et des tempé-
raments personnels, ainsi que des revendications de situations sociales déterminées.

Le discours actuel concernant les racines du « terrorisme islamique» au sein des
textes islamiques contient deux présuppositions singulieres: a) que le texte coranique forcera
les musulmans d’étre guidés par lui et b) que les chrétiens et les juifs sont libres d’interpréter la
Bible comme ils le veulent. Pour aucune raison légitime, ses présupposés affirment des positions
contradictoires entre le texte et le lecteur. D’une part, le texte religieux est tenu pour déterminé,
ayant un sens fixe et ayant le pouvoir de produire des croyances déterminées (qui donnent enfin
lieu a un comportement déterminé) parmi ceux qui y sont exposés; les lecteurs sont alors rendus
passifs. D’autre part, le lecteur religieux est considéré comme étant activement engagé dans la
construction du sens des textes en accord avec des circonstances sociales changeantes; des lors, ce
sont les textes qui sont rendus passifs. Ces présupposés contradictoires quant a la puissance d’agir
(agency) permettent d’adhérer aux positions défendues par les orientalistes et d’autres sur la reli-
gion et la politique en islam. Une qualité magique est attribuée aux textes religieux islamiques en
tant qu’ils sont décrits comme étant a la fois essentiellement univoques (leur sens ne peut faire
Pobjet de débat, comme le disent justement les « fondamentalistes ») et contagieux (a 'exception
de Porientaliste qui est, heureusement pour lui, immunisé eu égard a leur dangereux pouvoir.) En
réalité, dans l'islam comme dans le christianisme, il existe une histoire complexe d’interprétations
changeantes et la distinction entre le texte divin et ses appréhensions humaines y est reconnue.

Ceux qui pensent que le motif d’une action violente réside dans une «idéologie
religieuse » affirment que toute considération pour la souffrance qui en résulte requiert que
I'on proéne la censure du discours religieux — ou du moins linterdiction du discours reli-

13 La Torah est évidemment remplie d’injonctions divines a son peuple élu de détruire les habitants originaires de la
Terre promise. Mais il serait incroyablement naif de suggérer que les juifs religieux qui lisent de tels passages sont pour
cette raison incités a la violence.

77



Multitudes 59

gieux d’entrer le domaine a travers lequel la politique publique est formulée. Mais il n’est pas
toujours évident de savoir si c’est la douleur et la souffrance comme telles qui préoccupent
le laiciste ou seulement la souffrance et la douleur pouvant étre attribuées a la violence reli-
gieuse, parce que c’est une douleur que I'imaginaire moderne cong¢oit comme arbitraire.
Déterminer comment un « motif religieux» peut étre identifié de fagon univoque dans la
société moderne n’est pas non plus évident. Un comportement qui avoue sa motivation par
le discours religieux est-il ipso facto religieux, ou l'est-il seulement quand il en fait sincere-
ment 'aveu? Cependant, la malhonnéteté peut elle-méme étre une construction du langage
religieux. Est-il supposé qu’il existe toujours un motif inconscient a un acte religieux, un
motif qui est par conséquent séculier, comme Freud et d’autres 'ont supposé? Cependant,
cela implique la question de savoir comment distinguer le religieux du séculier. En bref, pour
identifier un motif (religieux) de la violence, 'on doit disposer d’une théorie des mobiles
qui construisent des concepts de caractere et de dispositions, d’intériorité et de visibilité,
du pensé et de I'impensé’. Dans la société moderne séculiere, cela signifie: aussi avoir des
théories et des pratiques qui fassent autorité — dans les cours de justice, ou dans le discours
hégémonique des médias nationaux, ou dans les forums parlementaires ou 'on devine les
intentions supposées des amis et ennemis étrangers et ou 'on formule les politiques.

I serait aisé de faire remarquer I’existence des innombrables agents «séculiers »
qui ont perpétré des actes d’une grande cruauté. Mais ces tentatives de défendre la «religion »
sont moins intéressantes que de se demander ce que l'on fait lorsqu’on attribue la responsa-
bilité de la «violence et de la cruauté» a des agents déterminés. Une réponse possible serait de
remarquer que, lorsque la CIA, avec les services secrets pakistanais, a encouragé, armé, entrai-
né les combattants religieux contre les Soviétiques en Afghanistan, lorsque le gouvernement
saoudien a facilité le déplacement de combattants volontaires d’Arabie Saoudite vers I’Afgha-
nistan, nous faisions face a une action avec de multiples agents, un réseau d’acteurs dans un
scénario en évolution. Il n’y eut aucun motif unique ou consistant de cette action complexe,
en raison des différents désirs et sensibilités des acteurs, et des images d’eux-mémes impli-
quées. Mais par-dela la reconnaissance de cette complexité des agents, nous pouvons pousser
le questionnement plus loin. Quand cherchons-nous un motif clair ? Lorsque nous identifions
un événement inhabituel qui nous semble devoir appeler justification et exonération; et, ainsi,
une responsabilité morale et légale. Comme je I'ai dit plus haut, il existe des théories portant
sur la fagon dont cette attribution doit étre faite (le droit faisant ici office de paradigme), et il
est important de les comprendre ainsi que les circonstances dans lesquelles elles sont appli-
quées dans le monde moderne. En bref, bien que les intentions «religieuses » soient diverse-
ment distinguées des intentions «séculieres» dans plusieurs traditions, I'identification des
intentions comme telles est particulierement importante pour définir la responsabilité morale
et légale — ce que les universitaires considérent comme intrinseque a la modernité.

14 Des investigations conceptuelles excellentes ont été publiées en 1957: Elizabeth Anscombe, L'Intention, Paris, Gal-
limard, 2002 et R.S Peters, Le Concept de motivation, ESF Editions, Paris, 1973. Herbert Morris, On Guilt and Innocence
(publié par les Presses de 'Université de Californie en 1976), consideére la question de la motivation a partir d’une
perspective explicitement juridique.

78

0
[}
]
3]
=
b=
5
=
=
o
8
=]
o
1]
4]
<
©
(o)}
n
=
P~
—
©
o
o
N
N
7o}
o
E
=
™
)
<
—
N
N~
o
3"
N~
Lo
<t
)
—
'
'
2
Q9
=
=4
e
=
S
=
=)
(a]
'
o
=
£
<
=
(]
o
]
=]
=4
)
ic
0
o
=
©
1=
o]
@
©
-
-
=
9]
g
=]
5]
o
(@]




Décoloniser la laicité ?

La modernité comme hégémonie occidentale
De nombreux critiques affirment aujourd’hui que la «modernité» (dans laquelle se loge
de fagon centrale le sécularisme) n’est pas un objet vérifiable™. Ils affirment que les sociétés
contemporaines sont hétérogenes et fonctionnent par recoupement, qu’elles contiennent des
situations, des origines et des valences disparates si ce n’est discordantes, et ainsi de suite.
Ma réponse est qu’en un sens, ces critiques ont raison (bien que la valeur heuristique d’une
recherche de connexions nécessaires ne doive pas étre oubliée) mais que nous n’avons pas
seulement a faire a une erreur d’ordre cognitif. Les suppositions quant au caractere unifié de
la «modernité» constituent elles-mémes une part de cette réalité pratique et politique. Elles
commandent la facon dont les gens qui s’en revendiquent agissent dans des situations cri-
tiques. Ces personnes cherchent a atteindrela « modernité » et attendent des autres (notamment
ceux du monde «non-occidental ») qu’ils cherchent aussi a 'atteindre. Ce fait ne disparait pas
lorsquon fait remarquer que «I’Occident» n’est pas une totalité unifiée, que de nombreuses
personnes en Occident contestent le sécularisme ou I'interpretent de différentes manieres,
que I'époque moderne en Occident a assisté a irruption de nombreuses argumentations et
d’une pluralité d’aspirations incompatibles. Bien au contraire, ceux qui se revendiquent de la
modernité comme d’un projet le savent déja. (L'un des aspects du colonialisme moderne est
le suivant: bien que ’Occident contienne plusieurs visages chez lui, il n’en présente qu'un seul
ailleurs'®.) La question importante, par conséquent, n’est pas de déterminer pourquoi I'idée de
«modernité» (ou '« Occident ») est une mauvaise description, mais pourquoi elle est devenue
hégémonique en tant que but politique, quelles sont les conséquences pratiques qui découlent
de cette hégémonie et quelles sont les conditions sociales qui les maintiennent.

Il est correct de dire que la « modernité» est un objet qui n’est ni totalement
cohérent ni clairement délimité, et que nombre de ses éléments naissent en relation avec les
histoires des peuples vivant hors d’Europe. La modernité est un projet — ou plutot une série
de projets interconnectés — que certaines personnes au pouvoir tentent d’accomplir. Le projet
vise a institutionnaliser un certain nombre de principes (parfois en conflit, souvent en évo-
lution): le constitutionnalisme, I’autonomie morale, la démocratie, les droits de ’homme,
Pégalité civique, 'industrie, le consumérisme, le libre marché — et le sécularisme. Ce projet
emploie des technologies qui proliferent (technologies de production, de guerre, de dépla-
cement, de divertissement, technologies médicales) qui engendrent de nouvelles expériences
de Pespace et du temps, de la cruauté et de la santé, de consommation et de savoir. Lidée
selon laquelle ces expériences constitueraient un « désenchantement » — impliquant un acces
immédiat au réel, un détachement du mythe, de la magie et du sacré — est une caractéristique
majeure de 'époque moderne. Elle peut probablement étre considérée comme un produit

15 Cf., par exemple, Bernard Yack, The Fetishism of Modernities: Epochal Self-Consciousness in Contemporary Social
and Political Thought, University of Notre Dame Press, 1997.

16 «Simultanément, et en dépit de U'esprit de clocher des gouvernements chez eux», a écrit le comte Carlo Sforza,
«une sorte de solidarité internationale évoluait lentement dans les colonies. (...) Indépendamment de l'intérét, si ce
n’est de la bonne volonté, une compréhension européenne embryonnaire a enfin été trouvée en Afrique. Nous pou-
vions nous détester les uns les autres en Europe, mais nous sentions qu’entre deux colonies voisines, I'intérét commun
était aussi fort qu'entre deux hommes blancs se rencontrant dans le désert.» (Europe and Europeans, 1936).

79



Multitudes 59

du romantisme du XIX¢ siecle, en partie lié aux pratiques grandissantes de lecture de fictions
littéraires'” — étant circonscrit par elles et inclus en elles — de fagon a ce que des images d’un
passé « pré-moderne » acquiérent la propriété d’étre enchantées.

Les projets modernes ne se tiennent pas ensemble comme une totalité unifiée,
mais ils répondent a des sensibilités, des esthétiques, des moralités distinctes. Il n’est pas
toujours évident de savoir ce que les critiques entendent lorsqu’ils revendiquent le fait qu’il
n’existe rien qui soit «I’Occident », dans la mesure ot sa culture moderne possede des généa-
logies diverses qui remontent hors d’Europe. Si ’Europe a un «dehors » géographique, n’est-
ce pas parce qu’elle présuppose I'idée d’un espace — a la fois cohérent et susceptible d’étre
subverti — qui permet de localiser 'Occident? Selon moi, telle n’est pas la meilleure fagon
d’aborder la question. La modernité n’est pas premiérement une question de connaissance
du réel mais d’étre-au-monde. Dans la mesure ou cela est vrai de toutes les époques, ce qui
est caractéristique de la modernité en tant qu’époque historique inclut la modernité en tant
que projet politico-économique. Ce qui m’intéresse plus spécifiquement est la tentative de
construire des catégories du séculier et du religieux, et de les construire de maniere a ce que la
vie moderne puisse se déployer et a ce que les peuples non-modernes soient invités a mesurer
leur conformité a cette vie moderne. C’est que les représentations du «laic » et du «religieux»
dans les Etats modernes et modernisateurs déterminent I'identité des peuples, contribuent a
constituer leurs sensibilités et a garantir leurs expériences.

Mais existe-t-il une preuve de I'existence d’une chose telle qu'un « projet mo-
derne»? Dans un article de recension d’une nouvelle édition du Manifeste communiste, le
politologue Stephen Holmes a récemment affirmé que «la fin du communisme a signifié
I'effondrement de la derniére puissance mondiale officiellement fondée sur la croyance hégé-
lienne en une Histoire avec un H majuscule— croyance largement reprise par le Manifeste. La
fin de la guerre froide signifie qu’aucune lutte unique ne couvre le globe'®.» Pourtant, I'attri-
bution d’une téléologie historique universelle au seul communisme vaincu est moins que
convaincante. Omettant de parler les apologistes néo-hégéliens du Nouvel Ordre Mondial tels
que Francis Fukuyama, la négligence de Holmes a I’égard de la tentative étasunienne de pro-
mouvoir un modele social unique a travers le monde est troublante. Au cours des 15 dernieres
années tout particulierement, les analyses et prescriptions des institutions internationales
dominées par les Etats-Unis (OCDE, EMI, et la Banque Mondiale) ont été étonnamment
similaires selon les pays considérés. « Rarement », observe Serge Halimi, «le développement de
I’humanité entiere avait été ainsi congu a partir de postulats a ce point identiques et largement
inspirés du modele américain.» Comme le note Halimi, ce modele n’est pas restreint a des
questions de libre-échange et de liberté d’entreprise, mais inclut des dimensions politiques et

17 La discussion du «capitalisme d’imprimerie» par Benedict Anderson se concentre sur I'importance de la lecture
des journaux pour imaginer la nation comme une communauté (1983), mais il ne consideére par I'accroissement
simultané des nouvelles en série publiées dans des périodiques et I'énorme expansion du marché de la «littérature » de
fiction — prose et poésie incluses — qui détermina les compréhensions communes du «réel » et de I'«imaginaire ». Voir
Per Gedin, Literature in the Market Place, Faber and Faber, Londres, 1982 (original suédois de 1975).

18 S.Holmes, « The End of Idiocy on a Planetary Scale », London Review of Books, vol. 20, n°21, 29 octobre, 1998, p. 13.

80

0
[}
]
3]
=
=
5
=
=
o
8
=]
o
1]
4]
<
©
(o)}
n
=
P~
—
©
o
o
N
N
7o}
o
E
=
™
)
<
—
N
N~
o
3"
N~
Lo
<t
)
—
'
'
2
Q9
=
=4
e
=
S
=
=)
(a]
'
o
=
£
<
=
(]
o
]
=]
=4
)
ic
0
o
=
©
1=
o]
@
©
-
-
=
9]
g
=]
5]
o
(@]




Décoloniser la laicité ?

morales — dont fait éminemment partie la doctrine du sécularisme'. Si ce projet n’a pas été
entierement couronné de succes a 'échelle globale — si son résultat est plus souvent source
d’instabilité que d’homogénéité — ce n’est certainement pas parce que ceux qui sont en posi-
tion de faire des décisions déterminantes quant aux affaires du monde rejettent la doctrine
d’une destinée unique — une vérité transcendante ? — pour 'ensemble des pays. (Que les oppo-
sants a ce projet soient eux-mémes souvent conduits par des idéologies totalisantes et des atti-
tudes intolérantes est incontestablement vrai. Toutefois, il faut aussi insister sur le fait qu'au
lendemain de la tragédie du 11 septembre, mon but n’est pas de «condamner ’Amérique » et
de «justifier ses ennemis», mais d’indiquer qu’en tant que seule superpuissance mondiale, la
protection de ses intéréts et son engagement envers la «liberté» requiert de ’Amérique qu’elle
intervienne globalement et qu’elle contribue a réformer les situations locales conformément a
ce qui semble constituer des valeurs universelles. Les situations locales réformées incluent de
nouveaux styles de consommation et d’expression. Qu’ils soient mieux décrits comme «libre-
ment choisis» ou comme «imposés » est une autre question.)

Nous devrions par conséquent préter attention aux politiques du progres natio-
nal — incluant les politiques du sécularisme — qui découlent du concept multiforme de
modernité illustré par 'Occident (et notamment par I’Amérique comme son héraut et son
exemple le plus abouti). Mais ne devons-nous pas enquéter sur les politiques qui procedent
du point de vue contraire? Quelles sont les politiques promues par 'idée selon laquelle le
monde n’est pas divisé en monde moderne et non-moderne, occidental et non-occidental ?
Quelles conséquences pratiques sont ouvertes ou fermées par 'idée selon laquelle le monde
ne posseéde aucune caractéristique binaire importante mais qu’il est, au contraire, divisé en
cultures fragmentées qui se recoupent, en sujets hybrides, en états sociaux qui apparaissent
et disparaissent de fagon permanente? Nous devons, pour répondre partiellement a cette
question, tenter de déplier les différents présupposés sur lesquels le sécularisme est fondé
en tant que vision moderne du monde a Pintérieur du monde. Car c’est précisément le
processus par lequel ces oppositions conceptuelles binaires sont établies ou subverties qui
nous indique comment les personnes habitent le séculier, comment elles justifient la liberté
essentielle et la responsabilité du Moi souverain par opposition aux contraintes imposées a
ce Moi par les discours religieux.

Vers une anthropologie du sécularisme
C’est une prémisse majeure de cette étude que d’affirmer que la «sécularité» est concep-
tuellement premiere par rapport a la doctrine politique du «sécularisme», qu’a travers le
temps, une variété de concepts, de pratiques et de sensibilités se sont réunies pour former le
«séculier ». (...) En définitive, Panthropologie comme telle ne peut-elle en rien contribuer
a clarifier des questions a propos du sécularisme? On dit a la plupart des anthropologues
que leur discipline est essentiellement définie par une technique de recherche (I'observa-

19 Voir Serge Halimi, « Le naufrage des dogmes libéraux», Le Monde Diplomatique, octobre 1998.

81



Multitudes 59

tion participante) effectuée au sein d’'un domaine circonscrit, et qu’a ce titre elle s’occupe
du particulier, de ce que Clifford Geertz appelle, en suivant le philosophe Gilbert Ryle, la
«description précise ». Or, le sécularisme n’est-il pas un concept universel, applicable dans
la totalité du monde moderne, susceptible a la fois d’expliquer et d’atténuer le caractére
volatile des multiplicités culturelles?

Selon moi, I'anthropologie est plus quune simple méthode, et elle ne devrait
pas étre identifiée, comme c’est devenu communément le cas, par la direction donnée a une
recherche par la notion pseudo-scientifique de «recherche de terrain ». Mary Douglas a une
fois proposé que, bien que des traitements conventionnels de '’émergence de I'anthropo-
logie moderne la localisait dans le passage d’une théorisation de cabinet a une recherche
de terrain intensive (en invoquant Boas, River et Malinowski), 'histoire réelle était tres
différente. La conception de ’anthropologie moderne qu’elle favorise commence avec Mar-
cel Mauss, pionnier de enquéte systématique au sein de concepts culturels («Préface» a
Iédition anglaise de Marcel Mauss, Le Don, Londres, Routledge, 1990, p. X). Douglas elle-
méme a été une contributrice éminente de cette tradition d’anthropologie. Mais 'analyse
conceptuelle comme telle est aussi ancienne que la philosophie. Ce qui distingue en propre
I’anthropologie moderne est la comparaison de concepts ou de représentations insérés dans
des sociétés différemment situées dans espace ou le temps. Ce qu’il y a d’important dans
cette analyse comparative n’est pas 'origine de ces concepts (occidental ou non-occiden-
tal) mais les formes de vie qui les formulent, les pouvoirs qu’ils réalisent ou qu’ils rendent
caduques. Le sécularisme, comme la religion, est un tel concept.

Une anthropologie du sécularisme devrait en outre débuter par une curiosité
concernant la doctrine et la pratique du sécularisme, indépendamment de ce qu’elles ont
produit, et demanderait: comment les attitudes se rapportant au corps humain (a la souf-
france, au dommage physique, a Paffaiblissement et a la mort, a I'intégrité physique, a la
croissance corporelle et a la jouissance sexuelle) varient-elles selon les différentes formes
de vie? Sur quelles structures des sens — P'ouie, la vue, le toucher — reposent ces attitudes?
De quelle maniere le droit définit-il et régule-t-il les pratiques et les doctrines a partir du
fait qu’elles soient «authentiquement humaines »? Quels espaces discursifs cette ceuvre de
définition et de régulation ouvre-t-elle pour la grammaire du «séculier» et du «religieux» ?
Comment toutes ces sensibilités, ces attitudes, ces présuppositions et ces comportements se
rassemblent-ils pour supporter ou réfuter la doctrine du sécularisme?

Réussir a formuler de telles questions en détail est plus important pour 'anthro-
pologie que de produire des déclarations précipitées sur les vertus ou les vices du sécularisme.

Traduit par Mohamed Amer Meziane

82

0
[}
]
3]
=
=
5
=
=
o
8
=]
o
1]
4]
<
©
(o)}
n
=
N~
—
©
=
o
N
N
7o}
o
E
=
™
)
<
—
N
N~
o
3"
N~
Lo
<t
)
=
'
'
2
Q9
=
=4
=
=
S
=
=)
(a]
'
o
o
£
<
=
<
©
]
=]
=4
)
ic
0
o
=
©
R
o]
@
o]
0
s
=
9]
g
=]
5]
o
(@]




